

Геннадий Вдовин, историк искусства, директор музея-усадьбы Останкино, Москва

## О работе, или Реплика историка

Странное дело... Богу ей, странное... Многажды приступал к этому тексту. Чего проще? Служебный текст-то. О работе.

Отпускало — работы ж много. Руки не доходили — дел-то сколько. Отстаньте — служба. И — личная жизнь тоже. Уводило — ты ж еще и «дед мороз 4 разряда», и «грузчик 5-го», и «гвардии лейтенант», и «водитель категорий "A", "B", "C"»...

По профессиональной привычке, сложившейся за многие годы в ремесле, придумывал заголовки, раскрывающие тему (вот, например, такой — «Ремесло, Специальность, Профессия или Опыт истерики»)<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Варианты — «Кое-что о специальности», «Несколько тезисов о профессионализме, или реплика служащего», «К истории таланта. Суждение циника», «Выбор. Образование. Ремесло» и пр., пр., пр.

Согласно дурному, но, увы, уже фирменному своему обыкновению, громоздил эпиграфы («И нельзя сказать, что я любитель, // Проводящий время в столбняке, // А, скорее, слушатель и зритель, // И вращатель рюмочки в руке»; или это уже где-то эпиграфировал?)<sup>2</sup>

Привычно выстраивал номера лемм и апорий (I... V... LI... I, 1а... IV, 7в... LII, 2с... ), формулировал тезисы (I, 2в,  $\eta$ ... VI, 8в,  $\lambda$ ... LIII, 2c,  $\psi$ )<sup>3</sup>

Потел, по убийственной своей сентиментальности, над посвящением<sup>4</sup> и сам себе язвил про почерк, манеру, индивидуальное — типическое и штамп в ремесле.

А, главное, вновь и сызнова отчётливо видал и, конечно, пугался «чудищ», подаренных нам не так В.К. Тредьяковским, коего помним разве по эпиграфу к «Путешествию из Петербурга в Москву», сколь по А.Н. Радищеву, эту цитацию нам навсегда подарившему.

Дабы с глузду не двинуться и не потерять остатний рассудок, стал тщательно нумеровать «чудищ», избегая арабицы и римской цифири.

«Чудище» номер раз. Обло. А то, вишь, может статься, и Огромно. Будто бы чужая англосаксонская и наскрозь своя методологическая традиция. Занудят про «компетенции», «этику», «мультикультурализм», «ответственность» и пр. «корпоративные ценности» вкупе с «капитализацией духоподъёмности», плюсуя «музеи-заповедники кластерного типа» и другие «ресурсы территории». За чучелом №1 на Красную площадь выйдут стройные колонны политтехнологов, экономистов, геостратегов, культурологов и специалистов по информационным технологиям. Толпы счастливых профессионалов в области франчайзинга

и PR'а будут водить хороводы и замыкать шествие. Покровительственно похлопают в ладоши некоторые члены Правительства и кой-какие сотрудники Управления делами Президента. Шепот промеж них — «Инновации! Нанотехнологии! Стратегии!»...

Номер два «чудище». Озорно. Точно, Озорно, ежели не Огромно... На главную площадь страны выходят!.. Двухсотлетний, по самым скромным подсчетам, грандароцентризм рука об руку с наилепшей подружкой своей, забубённой литературофилией. Крепко взявшись за руки, мимо трибун Мавзолея идут патриоты и либералы. В праздничной колонне, весело мешаются рубища и смокинги, транспаранты (белым по кумачу) «Сосцы духовности! — Лоно патриотизма!» с лозунгами (красный по белому) — «Свобода! — Равенство! — Братство!». В едином порыве сливаются литераторы и театральные деятели, киношники и журналисты, циркачи и скрипачи. С гостевых трибун приветственно машут депутаты ГД и СФ. Разговорчики на гостевых трибунах — «Традиции! Корневое! Новое слово! Прорыв!»...

«Чудище» третьего номеру... Нестройная толпа вялых маргиналов, пришепетывающих что-то вроде: «Он учит: красота — не прихоть полубога, // А хищный глазомер простого столяра». Избранные члены Общественной палаты и малочисленные главы некоторых общественных организаций снисходительно поддерживают этот жалкий табор. Ну?! Ну, и это Стозевно? Они же даже не Лаяй!

Трезво же глядя, признаемся себе — гуманистические ценности Нового времени в розливе атлантического мира, выдаваемые за всеобщий рецепт счастья, помимо всего прочего, демонизировали профессионализм, как некую непреходящую сверхценность, снабдив размытое понятие профессионализма романтическим флёром. Печальный же опыт подсказывает, что всё постулируемое как над- и предысторическое: минимум — засада, оптимум — подлость, максимум — системная ошибка.

Многозначительная новоевропейская антиномия «профессионализм — дилетанство» — один лишь из предикатов становления автора, общего процесса явления

 $<sup>^{2}</sup>$ Возможность: Чудище обло, озорно, огромно, стозевно и лаяй

Тилемахида Т. II, кн. XVIII. Ст. 514.

Не худо — Ладья воздушная и мачта-недотрога, Служа линейкою преемникам Петра,

Он учит: красота— не прихоть полубога, А хищный глазомер простого столяра.

ОМ Славно — Вот родословие Исаака, сына Авраамова. Авраам родил Исаака... Быт. 25: 19

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> А мне, и правда, так легче думать.

<sup>4 «</sup>Тебе»? Блоковщина, какая-то выходит. Инициалами обойтись? Бродский лезет, не говоря о предпиественниках. Шифровать и выписывать «NN» — пошло и подло. Остальное — вовсе сантименты, коли не истерика. К лицу ли нам, ремесленникам?

авторства из анонимности. А рождение автора — самый таинственный из процессов становления «Я». Ведь начальная эпоха развития, собственно «Едо» ещё не знающая — эпоха Средневековья — не знает и автора. Это, строго говоря, до-авторское время, как время до-облИчения. Оно не знает творца, ибо для неё есть лишь Творец. Не знает собственно нового, ибо для неё есть лишь освященные традицией Закон и Благодать. Не знает критики и для неё существует только вера, требующая истолкования, и безверие, обреченное проклятию. С историкофилософской позиции можно сказать, что предмет пока не отделился от субъекта, субъ

О работе или Реплика историка

Оружейник (со старинной миниатюры)

ект же целостен и внутренне бесконфликтен. Строго-то думая, субъект Средневековья ещё и не субъект<sup>5</sup>. «Темновековье» не знает субъекта и инъекта и потому, что отсутствует пока и сам объект, ибо Первосущий выше объективного, а предмет и субъект не отделены друг от друга<sup>6</sup>. Потому-то мастер эпохи — ничуть и никак не Мастер, её работник — не специалист.

До-авторское время не ведает ни творчества, ни специализации в нашем постромантическом понимании. Эпоха, основанная на программном принципе «обличения вещей невидимых»<sup>7</sup>, но никак не на желании облИчить видимое, эпоха, вновь и вновь пытающаяся явить зримое лицо незримого, незнакома с творчеством как с попыткой особого рода объективизации<sup>8</sup> и, стало быть, со специализацией как персональным ненаследуемым выбором. Если и можно говорить о каком-то творческом акте, о какомлибо деянии мастерства, о какой-нибудь специализации в эти времена, то это скорее откровение и, соответственно, тиражирование открывшегося. Оно требует от мастера сколь можно адекватного воспроизведения открывшегося и не допускает каких-либо существенных отклонений от явленного. («Мы не изобретаем ничего нового», — с важным достоинством говорит один из средневековых мыслителей). Сумма откровений составляет, в конечном счете, свод канонов, восходящих к первообразцу и summa theologiae.

По нам, такое положение вещей противоречит самой идее авторства и принципам специалитета: мастер безвестен и специальность не отделена от ремесла. Все это видно и по отсутствию подписей в памятниках средневековой культуры, составляющему её обыкновение, если не правило, и по дальнейшей мифологизации сохранённого име-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Так, по словам Фомы Аквинского, выражающим средневековый взгляд и задающим его систему ценностей, существуют «четыре элемента, к которым надлежит относиться с любовью, и это: Бог, ближний, наше сословие и мы сами» (Summa Theologiae. II, 2, Q, XXV. A.12)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Именно отделение предмета от субъекта и обеспечило (а затем мавр сделал свое дело...) существеннейший и невозможный для античности или средневековья парадокс самосознания Нового времени (Библер В.С. Мышление как творчество. Введение в логику мысленного диалога. М., 1975. С.254).

 $<sup>^{7}</sup>$  Бердяев Н.А. Смысл творчества. Философия свободы. М., 1989. С.45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Он же. Указ. изд. С.344.

ни, цель которой — причислить мифологизируемого к сонму сподвижников Того, кто один лишь истинно Творит («И вот Я творю все новое». Исх. 43.19)<sup>6</sup>.

Итак, среди «безмолвствующего большинства» царит «доброе мастерство» доавторства. И следующий традиции, вслушивающийся в откровение, не изобретающий «ничего нового» до-автор не наделён ещё талантом, хотя в Средневековье бытует понятие «талана» («талани»), понимаемое как удачный случай, подобный барышу, выигрышу, везению. Персонифицированная Талань куда сильнее людской Участи, Удачи, Доли, которыми беззастенчиво помыкает, поскольку человек — раб её. Талань подобна курице: несёт золотые яйца, осыпает избранника благостынею. Её можно поймать, зажарить, съесть, при том и изготовленная Талань сохраняет свои волшебные свойства<sup>10</sup>. Речь идёт не об избранничестве специалиста или благодати профессионала, а о заменяющей их борьбе мастера за некий материализованный или персонифицированный дар $^{11}$ .

До-авторство, равно как и общая невыделенность «Я» из «мы» («мира», общины), стимулируют артельную (цеховую) организацию мастеров и мастерства, где связь мастера и подмастерья — суть опыт всех предшествующих поколений, опыт тиражирования данного в прежних откровениях. Помимо экономических и технологических плюсов артельной организации, она, воплощая коллективный опыт и традицию, гарантирует соблюдение канона, спасает откровением от несанкционированного выхода за границы свода правил, пресекает возможность специализации и авторства, и обусловливает, в конечном счёте, социальное положение мастера от древности до Возрождения, где даже художник (!) суть «... ремесленник, пребывающий в одной корпорации с седельниками и переплетчиками» 12.

Эмпирическое прирастание опыта в замкнутой мифологической традиции Древности и Средневековья принадлежало обществу, цеху, артели, ремеслу.

Если воспользоваться оппозицией, означенной Н.А. Бердяевым в его книге «Смысл творчества» как дихотомия «святость — гениальность», «религиозность — творчество»<sup>13</sup>, то историческая задача дискурса о профессионализме может быть сформулирована так: каким образом из «святости» Средневековья являются «гениальность творчества», маэстрия романтической и постромантической эпох, распространяющаяся на все виды деятельности? Как и почему на смену специалисту «имперсонального» типа приходит «экзистенциальный» профессионал<sup>14</sup>?

Почти невозможно точно фиксировать хронологическую точку перелома, границу, отделяющую до-авторские времена от эпох авторских. Неоднозначный и мучительный этот процесс занимает собою и Прото-Возрождение, и Возрождение. Он выходит за границы раннего Нового времени, оборачиваясь борьбой за авторские права.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Станислав Лем заметил, что у древнейших технологий «прикладной характер и целенаправленная структура не подлежат сомнению, а между тем у них не было индивидуальных создателей и изобретателей» (Лем С. Сумма технологии. М., 1968. С. 31)

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> См., например, об этом сказки (№№ 27, 35) в: Озаровская О.Э. Пятиречие. Л., 1931 (в особенности С.242-243, 305-306, 312). Ср. у Н.С. Лескова в «Штопальщике» рассказ о даровании героя, умевшего «штопать вовсе незаметно»: «Старики отцу говорили: — Это мальцу от Бога талан дан, а где талан, там и счастье будет» (Лесков Н.С. Собрание сочинений в ХІ тт. Т.VII. М., 1958. С.97; здесь и далее курсив мой — Вд.). И вся повесть по сути — рассказ о доставшейся штопальщику жареной Талани, несущей золотые яйца.

<sup>11</sup> Подобное толкование живёт долго. Так у В.И. Даля читаем: «Таланить (...) быть счастию, удаче, счастливить, удаваться. (...) Талантливый — счастливый, удачный, кому везет. (...) Талан — (...) счастье, удача; рок, судьба, участь; барыш, прибыток, находка». (Т.IV. СПб.-М., 1911. Стб. 717-718).

 $<sup>^{12}</sup>$  Февр Л. Главные аспекты одной цивилизации // Он же. Бои за историю М., 1991. С. 327-328.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Бердяев Н.А. Указ. соч.

<sup>14</sup> Сарабьянов Д.В. К концепции русского автопор-Советское искусствознание 77. Вып.1. М., 1978. Автор предлагает оппозицию «имперсональ-- «экзистенциальный», подразумевая под перный» вым — мастера, отчужденного от своего творения, под вторым же – художника, отождествляющего себя со своими творениями, которые и составляют в итоге его биографию (С.204). Возможна проекция этой оппозиции на историко-художественный процесс в целом: в отношении «имперсональный» — «экзистенциальный» находятся эпоха Ренессанса и XVII век, XVIII столетие и Романтизм... Ср. такое определение «экзистенциального» творчества с известной юнговской (и, впоследствии, юнгианской) установкой: «Органически растущий труд есть судьба автора и определяет его психологию. Не Гете делает «Фауста», но некий психический компонент «Фауст» делает Гете. (...) Творение означает для поэта всегда и поистине больше, чем личная судьба, — безразлично, знает ли это он сам или нет. Автор представляет собой в глубочайшем смысле инструмент и в силу этого подчинен своему творению, по каковой причине мы не должны также, в частности, ждать от него истолкования последнего» (Юнг К.Г. Психология и поэтическое творчество. 2. Автор. // Самосознание европейской культуры XX века. М., 1991. С.118).

Да будет известно, что к нам явился Вальтер Кезенгер, предлагавший построить колесо для прядения и кручения шелка.

Но, посоветовавшись и подумавши со своими друзьями, Совет нашел, что многие в нашем городе, которые кормятся этим ремеслом, погибнут тогда. Поэтому было постановлено, что не надо строить и ставить колесо ни теперь, ни когда-либо впоследствии.

акт Кельнского городского совета от 1412 г.



Он идёт неравномерно и неоднозначно, как и все «гоминизационные» и историкохудожественные процессы. И в результате в одной временной точке увидим мы и «идущих в ногу», и «опережающих», и «отстающих»: в России, например, современники Кипренский и некий «домовый маляр», Рокотов и Антропов, Левицкий и артельный иконописец, могущий «и персоны малевать»; в России одновременно свершаются и горькое признание Ал. Иванова в том, что «художник и крепостной у нас одно и то же», и пресловутая «гордость» К. Брюллова, смеющего не дожидаться опаздывающего на сеанс портретирования государя; в наших широтах Пушкин почти одновременно пишет и «Импровизатора» и «Гробовщика».

Если же смотреть, по принятому нами обыкновению, на историко-культурную «элиту» исхода до-авторских времен, эры до-специалистов, то отметим две характерные черты: с одной стороны, Прото-Возрождение являет нам долго находившегося в тени мастера, и мы узнаём, наконец, имена; с другой же, мы видим, что наиболее распространённый тогда образец сигнатуры - «делание имярека» («писмо емельяново» или «николаево умельство») — по-прежнему предполагает откровенный некогда первообразец, лишь реализованный через «делание» Емельяна Москвитина или безвестного Николая. Творец воспользовался «писмом» имярека для реализации замысла, использовал мастера как орудие, инструмент, рупор, но, судя по явлению имени, имярек начинает испытывать гордость от того, что именно он стал орудием Промысла. Как заметил Макс Вебер, можно «удостовериться в своём избранничестве, ощущая себя либо сосудом божественной власти, либо её орудием. В первом случае (...) религиозная жизнь тяготеет к мистическоэмоциональной культуре, во втором - к аскетической деятельности»<sup>15</sup>. И потому можно говорить о том, что специальность и мастерство в до-авторские времена, во времена «сосуда» определялось не дарованием (не смеем и сказать — талантом),

 $<sup>^{15}</sup>$  Вебер М. Протестантская этика и дух капитализма. М., 1990. С.150.

но приращением умения, однозначно предполагающим не способности, не избранничество, а выборочную избранность<sup>16</sup>. Люди эпох до-авторских и времен ранней специализации равны перед Творцом в способностях и дарованиях. «Средневековье, определяя по-своему удельный вес человека, чувствовало и признавало его за каждым, совершенно независимо от его заслуг, - говорил О.Э. Мандельштам, лучше многих историков описавший перелом от «тёмных веков» к Возрождению. — Титул мэтра применялся охотно и без колебаний»<sup>17</sup>.

К концу Средневековья рушится миф как закрытая традиционалистская система, истинная в каждом своем элементе, в отличие от нововременной науки как системы открытой, подвергаемой рефлексии во всяком элементе. Научное обоснование ремесла даёт специальность и, таким образом, специализация - плод научного осмысления деятельности<sup>18</sup>. Стало быть, демифологизация тезауруса, рассуеверивание хронотопа, приватизация времени, эстетизация картины мира предикаты становления «Я» — важные условия специализации, принципы, рождающие специалиста в раннее Новое время. И если основной вопрос ремесла был вопрос — «как?», то главная тема в специализации - «почему?»; принципиальная проблема будущего профессионализма — «зачем?», но этой гносеологической розни эпоха ещё не знает. И всеведающий Декарт призывает – «следует рассматривать, не для какой цели Бог создал каждую вещь, а лишь каким образом он

Во-первых, это проблема выбора специальности, Древности и Средневековью скорее неведомая. Тяжесть вопроса ненаследуемого выбора работы, веры, жизни испугала человека крепко и надолго<sup>20</sup>. Неподъёмность дара и способности, сменившие Талань, усугубляли экзистенциальное напряжение, вылившееся в новые опыты religio и кровопролитие межконфессиональных конфликтов<sup>21</sup>.

Во-вторых, иная значимость вознаграждения; поскольку специалисту важны деньги и почести, как эквивалент труда, а не шуба с барского плеча, не перстень с царева пальца и не черевики с царицыной ноги. Новоиспеченный специалист, специалист в профессии, но никак ещё не профессионал, вынужденно скромен. Нет ещё в полной мере осознанного конфликта специалиста с социумом,

её сделал»<sup>19</sup>. И потому специализация раннего Нового времени, в отличие от средневековой ремесленности, предполагала принципиальные новины. Приметим несколько.

<sup>16</sup> Довольно вспомнить единое обозначение и для того, кого мы называем теперь художником, и для того, кто по нашему суждению ремесленник, и для того, кто в нашей иерархии изобретатель — artifex. 
<sup>17</sup> Мандельштам О.Э. Утро акмеизма. // Он же.

Слово и культура. М., 1987. С.170.

<sup>18</sup> Сравним, например, два принципа драконологии: если средневековый ремесленник твердо знает, как смачивать стекло драконьей кровью, чтобы оно стало небьющимся (Харитонович Д.Э. Средневековый ювелир. // Декоративное искусство СССР. 1978. N 7), то специалист Нового времени уверен, что «к некоторым женам и девицам летают ночью огненные змеи, то есть воздушные дьяволы и имеют с ними плотское совокупление, отчего те женщины весьма худеют» (Вдовин Г.В. О позиции наблюдателя и квантовой историософии. Восемь крайне субъективных тезисов о методологической ситуации в современном искусствознании. // Вопросы искусствознания. М., №1—2 1995)

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Декарт Р. Начала философии. // Он же. Избранные произведения. М., 1950. С. 450. Ср. — «(...) цель или конечная причина не только бесполезна, но даже извращает науки, если речь идёт не о действиях человека». Бекон Ф. Новый органон. Л., 1935. С. 88.

<sup>20</sup> Ремесленник полагает специалиста гордецом, подрывающим общественные устои и покушающимся на Божий замысел. Одна из типичных иллюстраций – акт Кельнского городского совета от 1412 г., где читаем: «Да будет известно, что к нам явился Вальтер Кезенгер, предлагавший построить колесо для прядения и кручения шелка. Но, посоветовавшись и подумавши со своими друзьями, Совет нашел, что многие в нашем городе, которые кормятся этим ремеслом, погибнут тогда. Поэтому было постановлено, что не надо строить и ставить колесо ни теперь, ни когда-либо впослед-ствии» (Немецкий город XIV — XV вв. Сборник материалов. М., 1936. С. 33.) То же — с компасом, о котором один из французских документов 1260 г. грозит: «Ни один капитан не должен употреблять сей инструмент, если он не желает быть подвергнутым обвинению в колдовстве. Нет сомнения также в том, что ни один моряк не решится выйти в море под командой капитана, который возьмет с собой вещь, явно свидетельствующую о том, что изготовлена она с помощью духа ада» (Цит. по: Bastian A. Der Mensch in der Geschihte. Bd. III. S. 184-185)

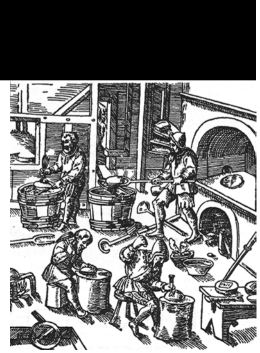
<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Довольно вспомнить, что в результате раскола погиб каждый третий, а в итоге Тридцатилетней войны сгинуло около 80% мужского населения Центральной и Западной Европы.

Под термином профессия понимается некое основное занятие, подверженное теоретическому анализу и тем изменениям, которые вытекают из теоретических выводов такого анализа. Анализ относится к целям этого занятия и к процессу приспособления действий для достижения этих целей. (...) В отличие от профессии существует и такая деятельность, которая основывается на обыденном опыте и изменяется в каждом индивидуальном случае методом проб и ошибок. Такая деятельность есть ремесло.

А. Уайтхед. Приключения идей.

хотя он уже обозначился и отчасти уже рефлексируется $^{22}$ .

В-третьих, положение в обществе. Не перемахивая пока классовых перегородок, специалист стремится стать и быть первым именно через свою деятельность, тщательно организуя рынок услуг и блюдя социальную иерархию<sup>23</sup>. Однако, важнейшая характеристика специалиста — первость. Первость — вообще один из важнейших принципов Нового времени, где всё впервые и впервой, одна из главных тем её. Как всякая революция, перелом от Средневековья к Новому времени утверждает своё первородство, свою уникальность, свою независимость от всего предшествующего. И потому в процессе персонализации общества через его новую



О работе.

или Реплика историка

Мастерская по обработке металлов. Гравюра из книги  $\Gamma$ . Агриколы «О металлах». Базель, 1556  $\Gamma$ .

<sup>22</sup> Так знаменитому «совращенному поселя-нину», бывшему, как известно, портретистом, доброжелатель советует: «Не следует в манерах чересчур копировать непринужденность аристо-кратов; (...) ибо тогда скажут: "Как жаль, что он не знатного происхождения. Он занимает в обществе не то место, какое должен бы занимать", а подобный отзыв только напомнит о вашем неравенстве. Придерживайся же золотой середины, учтивостью уподобляйся аристократу, но не слишком возвышайся над уровнем хорошо воспитанного и скромного мещанина». И в поисках новой, своей, скромного мещапипа». На в полема поволу соста, авторской гордости доброжелатель дает еще один ценный совет первичному автору: «Теперь тебе нужно усвоить новую тактику: не принимай никакого вознаграждения за свои картины; всякий, кому платят тем самым унижен; эта истина относится даже к поэтам: трудись, но как человек, стоящий выше своей профессии, от этого твои произведения покажутся только более совершенными, и платить за них будут услугами, которые куда дороже денег» (Де ла Бретон Ретиф. Совращенный поселянин. Жизнь отца моего. М., 1972. С.275).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Например, в пастырской грамоте начала 1760-х годов тогдашнего тверского митрополита Гавриила читаем увещевание об исполнении своих обязанностей, обращенное к «священникам, монахам, крепостным, судьям, подчиненным, родителям, детям, купцам, земледельцам, художникам» Цит. по: Поселянин Е. Русская церковь и русские подвижники XVIII века. СПб., 1905. С.183.

социализацию, стратификацию его особый смысл приобретает слово «первый»<sup>24</sup>. Азбуковники и словари эпохи толкуют новоявленные понятия «автор» и «специалист», охотно поясняя невеждам, что это «работник», «зачинщик», «начинатель», «виновник», «начальник»<sup>25</sup>. Прежний мистический подвиг становится теперь работой. И если «бессознательно средневековый человек считал службой, своего рода подвигом, неприкрашенный факт своего существования»<sup>26</sup> поскольку он «сосуд», то новый герой начинает осознавать бытие как необходимую работу, а себя как «инструмент». Таким образом, с точки зрения эволюции самосознания мастера, мы имеем дело пока что не с «первичным автором» (по М.М. Бахтину – это «natura non creata quae creat», то есть «природа несотворенная и творящая»<sup>27</sup>), но именно с пред-автором, с «природой несотворённой и начинающей работать» (если перейти на ту же терминологию).

В-четвёртых, парадоксальным для нас образом специалист Нового времени универсален и близок к леонардизму, а то и к энциклопедизму<sup>28</sup>. Симультанность тезауруса, гносеологический синкретизм и эстетизация картины мира принуждают его работать в разных, по нашему мнению,

областях. (Ну, в самом-то деле, в какой области профессионалы Леонардо? Челлини? Ломоносов? Бомарше? Болотов?..)

В-пятых, и в-важнейших, в эту эпоху специальности является профессия (но никак не профессионализм). «Под термином профессия понимается некое основное занятие, подверженное теоретическому анализу и тем изменениям, которые вытекают из теоретических выводов такого анализа. Анализ относится к целям этого занятия и к процессу приспособления действий для достижения этих целей. (...) В отличие от профессии существует и такая деятельность, которая основывается на обыденном опыте и изменяется в каждом индивидуальном случае методом проб и ошибок. Такая деятельность есть ремесло», — рассуждал Уайтхед<sup>29</sup>.

Таким манером понятая нововременная профессия уже к середине XIX в. даёт авторский жест, авторскую амбицию, борьбу за авторские права, развитую авторскую сигнатуру<sup>30</sup> и первичное автопортретирование<sup>31</sup>.

Этот-то специалист, законнорожденное, но неблагодарное дитя эпохи Нового времени, всё более наливаясь сверхавторскими амбициями Романтизма и Постромантизма, всё Уже и Уже специализируясь, всё более демонизируя «гений», «талант», «вдохновение», «избранность» и пр. «призвание», работник, гордо именующий себя профессионалом, столетие с лишним, коли скоро не два, всё торчит и торчит на авансцене.

Внимание! Оркестр! Барабанная дробь! Весь свет на сцену! И-и-и-и начали!...

«Гул затих. Я вышел на подмостки...»

<sup>29</sup> Уайтхед А.Н. Приключения идей. // Он же.

Избранные работы по философии. М., 1990. С.451.

Так Иван Никитин — первый русский живописец. Первый — в пару императору Петру. «Первый» не по качеству (то есть не в том смысле, в каком А.С. Пушкин обявиялся спустя столетие «первым поэтом», не в том, в каком еще через век пытались понять кто теперь «первый поэт» — Маяковский или Пастернак?), а по рядоположенности, по месту в шеренте. «Первый» — не «лучший», не «главный», не «господствующий», не «главенствующий», не «главенствующий», не «гларущий», а «первый» как «зачинатель», «основатель», «родоначальник». Отсюда неизменный интерес первого русского императора к любому первому в любом ремесле, что в «солдатстве», что «деле живописном». В этом смысле, ровня друг другу и «первый рассейскый солдат» Яков Бухвостов, и первый европейскый живописец Иван Никитин, и «первый европейскый филозоф России служащий Готфрид Ляйбинии».

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Словарь русского языка XVIII века. Вып.1 (А-Беспристрастие). Л., 1984. С.19.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Манделыптам О.Э. О поэзии. — Указ.изд.. С.106.

 $<sup>^{27}</sup>$  Бахтин М.М. Литературно-критические статьи. М., 1986, С.525.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Еще в начале второй трети XIX столетия, говорливый, всеприятный, всеприятный и всезнающий Александр Тургенев, как само собой разумеющееся, проговаривает в корпусе, обозванном Пушкиным «Хрониками русското»: «Энциклопедический взгляд не мешает специальности (курсив, заметьте, не мой — Вд.), и с тех пор, как я справлянось об успехах машин и о газе, я лучше сужу о Людвиге XIV и о Петре Великом». Тургенев А.И. Хроника русского. Дневники 1825-1826 гг. Л., 1964. С. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Либман М.Я. Ситнатуры немецких художников XV — XVI веков как объект социологических изысканий. // Советское искусствознание 75. М., 1976. Дальнейшее развитие опыта новейшей социологии применительно к статусу и положению мастера в обществе см. у того же автора: он же. Социальные факторы в искусстве и их роль в методологии исследователя (На примере позднего средневековья и эпохи возрождения). // Советское искусствознание 78. Вып. 2. М., 1979. Эту проблему на материале класического искусствознания рассматривали также: Кантор А.М. «Свой предмет» художника в натюрморте. // Вещь в искусстве. Материалы научной конференции. ГМИИ. 1984. Вып. XVII. М., 1986; Випшер Б.Р. Проблема и развитие натюрморта. (Жизнь вещей). Казань, 1922. С. 9, 36, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Вдовин Г. «Писано имяреком...» Рождение автора в русской портретописи XVIII века. // Вопросы искусствознания. М., 1995. №1—2. Онже. Персона — индивидуальность — личность. Опыт самопознания в искусстве русского портрета XVIII века. М., 2005