

## « Те мыслям надобно учить, а мыслить»

Н. Г. БАРАНЕЦ



В статье рассматриваются способы развития критического мышления (обучение навыкам сравнения, обнаружения ошибок в аргументации; освоения процедуры доказательства; обучение навыкам критического анализа текста и библиографического анализа), предлагаются оптимальные для его формирования виды организации семинарских занятий (семинар-диспут, семинарконференция, семинар-олимпиада).

Ключевые слова: критическое мышление, аргументация, анализ текста, методология образования.

Проблема преподавания философии в течение последних двадцати лет рассматривалась при проведении круглых столов, конференций, панельных дискуссий, секций на Всероссийских конгрессах. С начала 90-х годов интерес к этой теме был обусловлен процессами смены философской парадигмы, переходом к философскому плюрализму и неопределенностью предмета и программы философии как учебной дисциплины.

Анализ выступлений на конференциях по проблемам преподавания философии показывает, что, как правило, участники делятся на сторонников и противников преподавания философии в вузе. Ими отмечается неудовлетворительный уровень учебников, которые пе-

регружены информацией или слишком упрощены. Сторонники культурно-информационного метода выступали за сохранение сложившейся системы преподавания философии, призывая обновить ее за счет активизирующих форм обучения. Сторонники проблемно-деятельностного подхода в области философской пропедевтики решительно призывали к обновлению системы преподавания философских дисциплин в принципе. Но несмотря на предпринятые усилия, значительных улучшений за последнее десятилетие, по мнению ряда авторитетных ученых и методистов, в преподавании философии не произошло. Весьма образно по этому поводу высказался В.Н. Порус: «Философия, как она преподается в вузе, стала раздражать ученых, а студенты и аспиранты во многих случаях испытывают к ней чувства, похожие на то, с каким философ Хома Брут отнесся к сексуальным домогательствам старухиведьмы на степном хуторе» 1. По его мнению, отечественное философское сообщество не воспользовались режимом максимального благоприятствования. Вузовские программы только модифицировали былую «диаматистматовскую» структуру, добавив историко-философские реминисценции, что создает внешний эффект плюрализма, но не имеет внутренней связи и логики. Студентам читался сокращенный (лимитом учебного времени) курс истории философии, который знакомил с ней как туристов из автобуса с достопримечательностями местности.

Кроме того, за последнее десятилетие принципиально изменилась ситуация преподавания гуманитарных дисциплин в университетах, изменились «ожидания» студенческой аудитории. Если раньше преподаватель ориентировался на студента классического университета, то есть подготовленного к восприятию сложной рационализированной информации, то сегодня студент не готов к восприятию такой информации, особенно в монологической форме. Поэтому от современного преподавателя требуется освоение новых приемов ведения занятий

с учетом сложившейся ситуации — излагать материал доступно и проблемно. Возникшая ситуация в пространстве высшей школы требует новой модели обучения и по иному ставит вопрос о соотношении игры и труда в учебном процессе. При этом в дидактике высшей школы в качестве особой проблемы поставлена задача формирования у студентов критического стиля мышления. Именно философия по своей сущности более всего подходит для выполнения этой задачи.

Критический стиль мышления предполагает в своей основе наличие у студентов умений и навыков рефлексивно-оценочной деятельности. Смысл рефлексии как особого познавательного действия состоит в уточнении человеком своих знаний, в выяснении того, как вырабатываются знания. Выделяют следующие этапы форми-

 $^1$  В.Н. Порус. Философия науки для аспирантов // Эпистемология и философия науки. 2007. № 4.

рования критического мышления: актуализация знаний, пробуждение интереса, любознательного отношения к теме; осмысление новой информации, критическое чтение; размышление и формирование личного отношения к материалу; обобщение и оценка информации, проблемы и способов ее решения.

Между тем, фактически с периода появления коллективной монографии «Методика преподавания философии: проблемы перестройки» (М., 1991) не было пособия, изданного достаточным тиражом, имеющего конкретные практические рекомендации по проведению занятий и развитию в процессе этих занятий критического способа мышления. На необходимость именно такого рода публикаций указывает появившаяся в журнале «Эпистемология и философия науки» рубрика «Мастер-класс преподавателя», в которой ряд ведущих крупных исследователей и преподавателей делятся своими методическим опытом. Так, И.А. Герасимова рекомендует преподавателям определенную технику вопросов на семинарских занятиях. Вопрос является началом исследовательского поиска, фиксирует неопределенность познавательной ситуации. Обучение правилам постановки вопросов по существу есть

обучение творческому активному мышлению<sup>2</sup>. Г.В. Сорина предлагает практические рекомендации по проведению занятий по методу экспертных групп и обращает внимание, что изменившаяся реальность педагогического процесса ориентирует преподавателей на развитие критического мышления студентов<sup>3</sup>.

#### ФОРМИРОВАНИЕ НАВЫКОВ КРИТИЧЕСКОГО МЫШЛЕНИЯ

Наиболее эффективными средствами развития критического мышления, по-видимому, являются *проблемный подход* и исследовательский метод. В философии исследовательский метод может применяться через включение элементов поиска во все задания студентов (работа с документами, анализ философских произведений); организацию целостного исследования, осуществляемого обучаемым самостоятельно, но под руководством и наблюдением преподавателя (доклады, сообщения, проекты, основанные на самостоятельном поиске, анализе, обобщении фактов).

Во-первых, проблемный подход и исследовательский метод позволяют обучить навыкам сравнения, анализа, что является Мастер-класс преподавател

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> И.А. Герасимова. Вопрос, ответ на который «невозможен в принципе» // Эпистемология и философия науки. 2006. № 3; И.А. Герасимова. Мыслим альтернативами, или Разговор о чудесах // Эпистемология и философия науки. 2008. № 1; И.А. Герасимова. Рисуем время. О роли визуализации в учебном процессе // Эпистемология и философия науки. 2007.

№ 4; И.А. Герасимова Техника вопросов на семинарах // Эпистемология и философия науки. 2004. № 2.

Г.В. Сорина. Критическое мышление и метод экспертных групп // Эпистемология и философия науки. 2005. № 1. базовым основанием формирования критического мышления. На этом этапе весьма продуктивно использовать упражнения и задачи по философии. К каждому разделу составляется свой набор с максимальным использованием имеющихся в философии исторических примеров.

Например, ввести представление о дилемме как философском аргументе, используемом для выражения альтернативы, сравнения, выбора из обоснований. В качестве иллюстрации можно рассмотреть дилемму, приписываемую Сократу: «Если смерти должно страшиться, то это или потому, что мы будем жить после нее, или потому, что после смерти мы не будем жить. Но в обоих случаях смерти страшиться нечего, следовательно, она не страшна».

Студентам предлагается разобраться, в чем здесь формулируется дилемма: страшиться или не страшиться смерти или предстоит или не предстоит жить после смерти? Рассудок склоняет нас к первой редакции, но разум - ко второй. Альтернативами дилеммы являются утверждения, которые, соответственно, выступают как одно истинное, а другое – ложное. К первой черте альтернативности эти характеристики не подходят, а второй соответствуют в полной мере. Следовательно, дилемма соответствует предложениям альтернативного свойства, типа живет или не живет человек после смерти. Страшиться ли человеку или не страшиться смерти - это уже альтернативный вывод из данной дилеммы.

После освоения постановки проблемы с определением альтернативных, взаимоисключающих, полярных методов ее решения студентам предлагается сформулировать собственные дилеммы.

Во-вторых, проблемный подход и исследовательский метод способствуют обучению навыкам обнаружения ошибок в аргументации при решении задач и проблем на основании историко-философского материала.

Например, предлагается проанализировать доказательство бытия бога Ф. Аквинского: выявить его структуру и найти логические «допущения», которые делают это доказательство неэффективным. «Первый и наиболее очевидный путь исходит из понятия движения. В самом деле, не подлежит сомнению и подтверждается показаниями чувств, что в этом мире нечто движется. Но все, что движется, имеет причиной своего движения нечто иное: ведь оно движется лишь потому, что находится в потенциальном состоянии относительно того, к чему оно движется. <...> Следовательно, все, что движется, должно иметь источником своего движения нечто иное. Следовательно, коль скоро движущий предмет и сам движется, его движет еще один предмет и так далее. Но невозможно, чтобы так продолжалось до бесконечности, ибо в таком случае не было бы перводвигателя, а следовательно, и ни-

Мастер-класс преподавател



ка-

кого иного двигателя, ибо источники движения второго порядка сообщают движение лишь постольку, поскольку сами движимы первичным двигателем, как-то: посох сообщает движение лишь постольку, поскольку сам движим рукой. Следовательно, необходимо дойти до некоторого перводвигателя, который сам не движим ничем иным; а под ним все разумеют бога»<sup>4</sup>.

В-третьих, при формировании навыков критического мышления необходимо помочь студентам освоить процедуру доказательства и опровержения, используя историко-философский материал.

Большое количество примеров дают образцы диалогов Сократа. Студентам предлагается проанализировать метод доказательства Сократа. Например:

«Сократ, заметив однажды, что его старший сын Лампрокл сердится на мать, спросил его:

С. – Скажи мне, заметил ли ты, что некоторых людей называют неблагодарными?

 $\Pi$ . – Конечно.

C. — Так заметил ли ты, за какие поступки людям дают это название?

 $\mathcal{N}$ . — Да. Кто получил благодеяние и может отплатить за него благодарностью, но не платит, тех называют неблагодарными. C. — Значит, по-твоему, неблагодарных причисляют к несправедливым?

Л. – Да.

С. – А задавал ли ты когданибудь себе такой вопрос: как продажа друзей в рабство считается делом несправедливым, а врагов справедливым, так ли и неблагодарность друзьям дело несправедливое, а врагам – справедливее?

Л. – Конечно, задавал. И мне кажется даже, кто получит благодеяние друга ли или от врага и не старается платить благодарностью, тот человек несправедливый

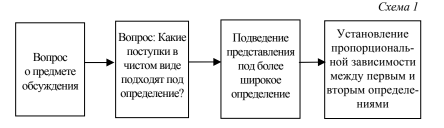
С. – Если это так, то неблагодарностью будет, так сказать, несправедливостью без всяких примесей.

Лампрокл с этим согласился»<sup>5</sup>.

У студентов должна получиться следующая модель «сократического диалога» (см.: схему 1):

После этого студентам предлагается составить самостоятельно философский диалог по этическим проблемам, так как общение в социуме в определенной степени приготовило студентов к такой деятельности (студент имеет определенную нормативно-ценностную систему и знание, как ее следует применять).

*В-четвертых*, проблемный подход и исследовательский метод позволяют *обучить* **навыкам** 





 $^4$  Фома Аквинский. Сумма теологии // Антология мировой философии. М., 1969. Т. 1. Ч. 2. С. 827–828.

<sup>3</sup> Ксенофонт Афинский. Сократи критического анализа текстов. Для этого студентам предлагается прочесть и проанализировать два произведения из европейской и русской философской традиции, если это стандартный курс «Философия» для бакалавров, или наиболее значимые работы по периоду (не больше 6–8 за семестр), если это студенты специальности «Философия».

Студент должен осознавать, что существуют следующие уровни понимания и интерпретации текстов:

- 1) буквальный пересказ (в китайской традиции заучивание священных текстов синоним их понимания);
- перевод текста в систему других языковых средств;
- 3) комментарий к тексту, расшифровка содержащихся в нем намеков, скрытых цитат, отношения к предшествующим текстам и т. п.;
- 4) истолкование текста как выявление замысла автора;
- 5) интерпретация текста в свете определенной теории, позволяющая понять значимость элементов текста в соотношении с определенными эстетическими, нравственными, философскими и т.д. позициями.

Предлагаемый способ анализа сочетает третий и пятый уровни интерпретации. В этот анализ должны входить следующие пункты<sup>6</sup>:

Сведения об авторе:

1. Сколько лет было автору, когда он написал работу. В каком

Ксенофонт Афинский. Сократические сочинения. М.-Л., 1935. С. 23. пического анализа текстов. периоде творчества находился, по этого студентам предлагается оценкам исследователей.

- 2\*. Какие ситуационно значимые побуждения обусловили его позицию, высказанную в данной работе.
- 3\*. Насколько значимым представлялся автору факт написания работы.
- 4. Как оценивается исследователями значение идей, высказанных в этой работе.

Сведения о читателе:

- 1. К какому читателю обращена работа: гипотетически-воображаемому или социально-определенному.
- 2\*. Рецензии на произведение и оппоненты.

Формальные характеристики текста:

- 1. Название работы (менялось ли первоначальное название). Когда была написана, где впервые опубликована.
- 2. К какой жанровой группе относится работа, что об этом свидетельствует.
- 3. Оценить, какой тип дискурса использован:
  - вид речи и стиль;
- семантическая выразительность (использование метафор, об-

разов-символов, сравнений, тропов, эпитетов, инверсий);

– аргументационная структура (философское доказательство, аргументы типа ссылки на самоочевидность, авторитет, обращение к притче, мифу, апелляция к интуиции).



деле

4. Описать структуру текста: разделение на главы, параграфы, наличие выводов.

5\*. Оценить библиографическое оформление работы: какие

6 Звездочкой (\*) обозначены пункты, которые рассматриваются в том случае, если эту информацию возможно найти и оценить. издательские данные упомянуты, в какой последовательности, полнота библиографии в каждом раз-

Формально-содержательные характеристики текста:

- 1. Цель работы, сформулированная автором. Насколько она реализована в произведении.
- 2. Какие источники использованы автором, приемы обращения с источниками. На основе списка источников сделать вывод о «авторитетных» для автора философах и значимых философских текстах.

Концептуальный анализ текста:

- 1. Выделить основные понятия, используемые автором, дать им характеристику.
- 2. Рассмотреть основные идеи и проблемы, подкрепив цитатами.
- 3. Сформулировать вопросы к тексту. Исходя из них, дать комментарии и размышления.

Творческая часть (одно задание на выбор):

- а) письмо к автору с вопросами и сомнениями по поводу произведения;
- б) письмо к другу с рекомендациями прочесть произведение, потому что...;
- в) написать рецензию на произвеление

Освоение этого способа анализа текстов позволяет студентам научиться не просто «поверхностно» прочитывать работу, а понимать текст в контексте творчества автора и философской традиции.

В качестве дополнения к этому виду занятий можно предложить такое задание, как «историческая фальсификация». Его суть в следующем.

Например, дается задание выполнить историческую фальсификацию, сделав добавление к «Поучению Владимира Мономаха» и «Молению Даниила Зоточника», и представить экспертную оценку «исторической истинности» этого «найденного добавления».

План:

- 1. Историко-культурный контекст произведения (когда было написано, насколько типичный жанр для своего времени).
- 2. Автор (профессия, в какой период творчества написано, мотивы и цели написания произведения, к какой группе философов относится).
- 3. Произведение (краткая характеристика включает определение принадлежности к жанровой группе, характеристику дискурсивных особенностей произведения, выделение структуры и основных содержательных положений).
- 4 Фальсификация, которая выполняется в соответствии с дискурсивными особенностями произведения в контексте его содержания.
- 5. Анализ фальсификации, в котором отмечается соответствие фальсификации признанному про-

изведению, иллюстрируется дискурсивными особенностями текста и концептуальными пересечениями.

Проводить этот анализ студентам будет легче, если они будут четко представлять типы дискурсов и соответствующие им аргументационные структуры и жанровые группы философской литературы (см. приложение).

В-пятых, овладение навыком биографического анализа как вида историко-философского исследования позволяет развить способность выявлять внутренние особенности и причины изучаемого феномена. Обучившись этому виду анализа, студент специальности «Философия» получает возможность выявлять «скрытые», неочевидные причины появления философских идей и произведений, видеть появление философских идей в культурном и социальном контексте. Наконец, он учится видеть в философе обычного человека своего времени, а не «идеальную персону», что позволяет преодолеть состояние отстраненности в изучении его творчества. Для того чтобы подготовиться к проведению биографического анализа, студентам необходимо ознакомиться со специальными работами .

План анализа при составлении психолого-социального портрета философа должен включать:

1. Физиономические особенности философа (портрет):

- самооценку и оценку современников;
  - портретный анализ.
- 2. Биографическую «канву жизни»:
- где родился, кто родители, что о них известно (наследственный фактор);
  - где учился и с кем дружил;
- какие жизненные перипетии и потрясения пережил и как на них реагировал;
- когда и в связи с чем проявились философские интересы и сохранились ли они на протяжении жизни.
  - 3. Психологический портрет:
- на основе биографических данных сделать заключение о темпераменте и типе акцентуации характера;
- на основании дискурсивного анализа текстов представить особенности характера эмоций и мышления.
- 4. Социально-ролевой порт-
- к какому типу субъектов философской деятельности относится:
- реконструировать рефлексивную позицию и «Я-концепцию» философа.
  - 5. Концептуальный портрет:
- изменение «проблемного поля» на протяжении жизни философа;
- проблемы и способ их решения в анализируемой работе.

астер-класс преподавател (

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Н.Г. Баранец. Философское сообщество: структура и закономерности становления (Россия рубежа XIX–XX веков). Ульяновск, 2003; Н.Г. Баранец. Философское сообщество в России: историко-методологические очерки. Ульяновск, 2007; Введение в литературоведение. М., 1976; П.Б. Ганнушкин. Клиника психопатий. Н. Новгород, 1998; И.Т. Касавин. Оксфордский философ – 1991 // Вопросы философии. 1992. № 8;



А.Е. Личко. Акцентуации характера как концепция в психиатрии и медицинской психологии // Обозрение психиатрии и медицинской психологии имени В.М. Бехтерева.1993. № 1; К. Леонгард. Акцентуированные личности. Киев, 1981; С.Л. Рубинштейн. Основы общей психологии. СПб., 2000; Э.Ю. Соловьёв. Биографический анализ как вид историко-философского исследования // Прошлое толкует нас. М., 1991; С. Цвейг. Триумф и трагедия Эразма Роттердамского. М., 1995; С. Цвейг. Борьба с демоном (Ницше). М., 1992.

Обязательно оговаривается, что каждое утверждение следует подкреплять ссылкой на исследовательскую литературу, цитатами из произведений анализируемого философа. В заключение необходимо представить список используемой литературы.

Студенты, знакомясь с биографией философа, пытаются проанализировать мотивы его творчества, связанные как с его личностью, так и обстоятельствами жизни. На семинарских занятиях перед знакомством с произведениями философа студенты представляют его психологический и социальный портрет, что способствует более глубокому восприятию его творчества.

Условиями достижения целей и задач формирования критического стиля мышления является признание индивидуальных особенностей студентов, их разноуровневости, что требует организации индивидуальных заданий студентов на занятиях, парной и групповой работы, «открытых» заданий, предполагающих их выполнение в соответствие с индивидуальными склонностями.

При обучении, направленном на развитие критического мышления, целесообразно использовать элементы ситуативной педагогики, основанной на эвристике, импровизации и персонализме. Преподаватель не только обучает студентов разным способам по-

знания, но и учит саморефлексии, анализу возникшей познавательной ситуации. Поэтому особые требования предъявляются к организации и проведению семинарских занятий, в ходе которых преимущественно и происходит обучение навыкам критического мышления.

# ФОРМЫ ОРГАНИЗАЦИИ СЕМИНАРСКИХ ЗАНЯТИЙ, СПОСОБСТВУЮЩИЕ РАЗВИТИЮ КРИТИЧЕСКОГО МЫШЛЕНИЯ

Известно, что существует несколько традиционных форм организации и проведения семинарских занятий, но каждая из них по-разному обеспечивает возможность формирования и развития критического мышления. Рассмотрим достоинства и недостатки этих форм в свете задачи развития критического мышления.

Одной из первых следует назвать вопросно-ответную форму проведения семинарских занятий. Занятия проходят в виде вопросов, задаваемых преподавателем, по материалу лекций и определенному разделу учебника. Преимущество этого вида занятий в том, что опрашивается максимальное число студентов и предполагается тотальная подготовка группы к занятию. Минусы этой



формы состоят в поверхностном характере работы с информацией, приращение лишь небольшого объема знаний, так как повторяется материал лекции. При удачной организации есть возможность построить конструктивный диалог, в ходе которого студент развивает способность отстаивать свою точку зрения, оценивать аргументы и контрдоводы.

Следующей формой является заслушивание рефератов и дискуссия по ним. Преимущество этого вида семинаров в том, что студент-докладчик углубленно изучает проблему и делает миниисследование по ней, то есть овладевает навыками самостоятельного сбора информации, ее анализа. Этот вид занятий развивает способность студентов к самодиагностике в отношении сформированности различных умений и качеств на основе сравнения своих результатов с результатами работы других студентов. Минусами в современных условиях является, фактическая невозможность заставить студентов работать с литературой, когда имеются готовые рефераты а Интернете. Но даже эти рефераты недостаточно осмысливаются, а группа не в состоянии сформулировать вопросы к докладчику, так как не владеет достаточной информаци-

Третья форма семинарского занятия – *семинар-диспут*, комбинирующий лучшие аспекты пер-

вых двух форм организации семинаров.

Для организации семинарских занятий в форме диспутов или ролевых игр требуется продумать тематику ролевых игр так, что бы в

них содержался момент либо личного противостояния, либо концептуального расхождения философов.

Приведем пример тематики ролевых игр для семинара по философии по периоду эпохи Возрождения.

- Человек «сосуд греха» (Иннокентий III) и «человек-творец» (Л.Б. Альберти).
- «Правильное» государство (Н. Макиавелли) и «идеальное» государство (Т. Мор).
- Религия и счастье человека, свобода совести: М. Лютер, Ж. Кальвин, М. Монтень.

Эти темы готовят представители экспертных групп по дополнительному списку литературы, остальные студенты опираются при подготовке на материалы лекции и базовый учебник.

В начале семинара-диспута ие-

лесообразно провести мини-контрольную работу или блиц-опрос по основным понятиям, идеям рассматриваемой темы. Это позволит оценить готовность группы к восприятию докладов и диспута.

Эта форма проведения занятия развивает у студентов такие способности, как нестандартность решения поставленных задач, умение вести конструктивный диалог, анализировать позицию оппонента, качество аргументации его позиции. Этот вид занятий подходит для регулярного применения.

Такой вид семинарских занятий как, *семинар-конференция*, стоит проводить при достаточной теоретической готовности студентов к обсуждению поставленных проблем и актуальности этих про-



блем для становления мировоззрения студентов. Периодичность проведения таких занятий однодва за семестр. В ходе такого занятия у студентов закрепляется умение вести конструктивный диалог, находить нестандартные способы решения задачи, способность вести научную дискуссию.

Например, конференция может быть посвящена проблемам религиозного сознания. Условие ее проведения – предварительный анализ студентами религиозных систем и сект.

Для организации этого анализа студентам дается следующее задание: используя рекомендуемую литературу, сравнить религиозные системы (язычество славян, брахманизм, буддизм, индуизм, даосизм, конфуцианство, чань-буддизм, зороастризм, иудаизм, христианство (православие, католицизм, протестантизм), ислам (шиизм, суннизм)) и секты (муниты, свидетели Иеговы, неопятидесятники, саентологи, общество сознания Кришны, «Богородичный центр», сатанисты, неоязычники).

Анализ проводится по следующим пунктам: 1) время и место возникновения религии; 2) основоположник — краткая характеристика; 3) основные религиозные книги (время написания, авторство, структура); 4) характеристика божества; 5) догматические положения и символ веры; 6) картина мира верующего; 7) примечания (праздники, обычаи, традиции).

На конференции могут быть поставлены следующие вопросы:

- Сопоставьте функции научного и религиозного мировоззрения.
- Проследите связь между религиями Ближнего Востока.

- Какие общие этические идеи характерны для мировых религий?
- В чем отличие религии от секты?
- В чем выражается деструктивное влияние сект?
- В чем общность и различие между постановкой и решением проблем в философии и религии?
- Сопоставьте догматику католицизма и православия.
- Проанализируйте образ человека в буддизме, даосизме, христианстве.
- Концепция греха в религиозных системах Дальнего и Ближнего Востока
- Сопоставьте концепцию бессмертия в даосизме, буддизме, христианстве.

Пятой формой семинарского занятия является *семинар-олим- пиада*. На олимпиаду выносятся задачи, упражнения и тесты, рассчитанные на разный уровень сложности. Задания предполагают не только проверку имеющихся знаний, но и умение их творчески применить. Это позволяет, прежде всего, развивать способность креативного решения задач, критического анализа и аргументирования.

Например, олимпиада по истории русской философии, может включать следующие виды заданий:

Задание 1. <u>Философский порт</u>рет

Назовите фамилию философа? Почему вы так считаете?

(1814–1876) – сын помещика, с 1828 по 1833 гг. учился в артиллерийской школе. После окончания школы служил офицером в армии. В 1835 году вышел в от-



ставку. Примкнув к кружку Станкевича, изучал философию Канта, Фихте, Гегеля.

В 1840 году ... поехал в Берлин учиться. Там он подружился с Арнольдом Руге и другими «левыми гегельянцами». В 1842 году ... опубликовал в журнале, издаваемом Руге, статью «Die Reaktion in Deutschland» («Реакция в Германии»). В этой статье ... говорит об абсолютной свободе духа, утверждая, что отрицательное является условием положительного, и переходит от консерватизма к другой крайности – проповеди разрушения всего старого. Он принимал участие во многих политических выступлениях, неоднократно приговаривался к смерти и провел много лет в тюрьме (после того как был выдан русскому правительству, которое сослало его в Сибирь).

Впоследствии ... жил в Италии и Швейцарии. В этот период своей жизни он стал материалистом и начал разрабатывать свою теорию ... Говорил, что всем истинно свободным людям государственная власть не нужна, так как эти люди и без того заинтересованы в том, чтобы помогать друг другу. В этом человек видит смысл развития собственной личности (теория гуманного эгоизма). Всё общество в целом должно составлять свободный союз свободных общин.

Задание 2. <u>Исторический ана-</u> лиз текста

Кому принадлежит текст? Какой период и какой процесс в русской истории отражает? Обоснуйте свое мнение.

«Даже от вышней и от всемогущей, всё в себе содержащей десницы божьей, которой цари царствуют и которой великие славятся и могучие возвещают праведность твою, пресветлейшего и высокопрестольного государя великого князя, православного владыки всех, браздодержателя святых божьих престолов, святой вселенской соборной апостольской церкви пречистой Богородицы, честного и славного ее Успения, который вместо римского и константинопольского владык воссиял. Ибо старого Рима церковь пала по неверию ереси Аполлинария, второго же Рима, Константинова-града, церковные двери внуки агорян секирами и оскордами рассекли. И вот теперь третьего, нового Рима, державного твоего царства святая соборная апостольская церковь во всех концах вселенной в православной христианской вере по всей поднебесной больше солнца светится.

Так пусть знает твоя державность, благочестивый царь, что все православные царства христианской веры сошлись в едином твоем царстве: один ты во всей поднебесной христианам царь. И следует тебе, царь, это блюсти со страхом божьим, убойся Бога, давшего тебе это, не надейся на золото, и богатство, и славу: всё это здесь собирается и здесь, на земле остается...

И если хорошо урядишь свое царство — будешь сыном света и жителем горнего Иерусалима, и как выше тебе написал, так и теперь говорю: храни и внимай, благочестивый царь, тому, что все христианские царства сошлись в одно твое, что два Рима пали, а третий стоит, четвертому же не бывать».



Задание 3. <u>«Философское травести»</u>

Какие понятия и идеи не могли быть в «Поучении Владимира Мономаха». Найдите их.

«Азъ худый дъдомъ своимъ Изяславом, благословленымъ, славнымъ, наречный въ крещении Василий, русъскымъ именемъ Володимиръ, отцемъ възлюбленымъ и матерью своею Мъномахы...

...и хрестьяных людий дъля, колико бо сблюдъ по милости своей и по отни молитвъ от всъх бъдъ! Съдя на дровнях, помыслих в души своей и похвалих бога, иже мя сихъ дневъ гръшнаго допровади. Да дъти мои, или инъ кто, слышавъ сю грамотицю, не посмъйтеся, но ему же люба дътий моихъ, а приметь е в сердце свое, и не лънитися начнеть тако же и тружатися.

Первое, бога дьля и душа своея, страх имьйте божий в сердци своемь и милостыню творя с осмотрением — достойному дай, а недостойного прочь гони яко вредного, то бо есть начатокъ всякому добру.

Всего же паче убогых не забывайте, но елико могуще по силь кормите, и придайте сироть, и вдовицю оправдите сами, а не вдавайте силным погубити человъка. Ни права, ни крива не убивайте, ни повельвайте убити его. Аще будеть повиненъ смерти, а душа не погубляйте никакоя же хрестьяны.

Рьчь молвяче, и лихо и добро, не кленитеся богомь, ни хреститеся, ньту бо ти нужа никоея же. Аще ли вы будете кресть целовати к братьи или г кому, а ли управивыше сердце свое, на нем же можете устояти, тоже цьлуй-те, и

цъловавше блюдъте, да не, приступни, погубите душъ своеъ. Епископы, и попы и игумены... с любовью взимайте от них благословленье, и не устраняйтеся от них, и по силъ любите и набдите, да приимете от них молитву... от бога. Но помятуйте, что и епископов есть нужды и с осмотрением толкуйте немного бо вред от того может быть. Паче всего гордости не имъйте в сердци и въ умъ, но рцьм: смертни есмы, днесь живи, а заутра в гробъ; се все, что ны еси вдалъ, не наше, но твое, поручил ны еси на мало дний».

#### Задание 4. <u>Викторина</u>

- 1. Определите, кому принадлежит цитата: Чаадаеву, Аксакову, Хомякову, Ломоносову, Фонвизину, Щербатову?
- 1) «Народ российский от времен, глубокою древностию сокровенных, до нынешнего веку толь многие видел в счастии своем перемены, что ежели кто междуусобные и отвне нанесенные войны рассудит, в великое удивление придет, что по толь многих разделениях, утеснениях и нестроениях не токмо не расточился, но и на высочайший степень величества, могущества и славы достигнул. Извне угры, печенеги, половцы, татарские орды, поляки, шведы, турки, извнутрь домашние несогласия не могли так утомить России, чтобы сил своих не возобновила. Каждому несчастию послеблагополучие ловало больше прежнего, каждому упадку высшее восстановление; и к ободрению утомленного народа некоторым божественным промыслом воздвигнуты были бодрые государи.

Толикие перемены в деяниях российских: соединение разных племен под самодержавством первых князей варяжских, внутренние потом несогласия, ослабившие наше отечество, наконец, новое совокупление под единоначальство и приобщение сильных народов на востоке и на западе, рассуждая, порядок оных подобен течению великия реки представляю, которая от источников своих по широким полям распростираясь, иногда в малые потоки разделяется и между многими островами теряет глубину и стремление; но паки соединяясь в одни береги, вящую быстрину и великость приобретает; потом, присовокупив в себя иные великие от сторон реки, чем далее протекает, тем обильнейшими водами разливается и течением умножает свои силы».

2) «Он ввел в наш язык западные речения; свою новую столицу он назвал западным именем; он отбросил свой наследственный титул и принял титул западный; наконец, он почти отказался от своего собственного имени и не раз подписывал свои державные решения западным именем. С этого времени мы только и делали, что, не сводя глаз с Запада, так сказать, вбирали в себя веяния, приходившие к нам оттуда, и питались ими. Должно сказать, что наши государи, которые почти всегда вели нас за руку, которые почти всегда тащили страну на буксире без всякого участия самой страны, сами заставили нас принять нравы, язык и одежду Запада. Из западных книг мы научились произносить по складам имена вещей. Нашей собственной истории научила нас одна из западных стран; мы целиком перевели западную литературу, выучили ее наизусть, нарядились в ее лоскутья и наконец стали счастливы, что походим на Запад, и гор-

дились, когда он снисходительно соглашался причислять нас к своим».

3) «Эти-то лучшие инстинкты души русской, образованной и облагороженной христианством, эти-то воспоминания древности неизвестной, но живущей в нас тайно, произвели всё хорошее, чем мы можем гордиться: уничтожение смертной казни, освобождение Греции и церкви греческой в недрах самой Турции, открытие законных путей к возвышению лиц по лестнице государственных чинов, под условием заслуг или просто просвещения, мирное направление политики, провозглашение закона Христа и правды, как единственных законов, на которых должны основаться жизнь народов и их взаимные сношения. Кое-что сделано; более, несравненно более остается сделать такого, на что вызывает нас дух, живущий в воспоминаниях, преданиях или символах, уцелевших от древности. Весь этот прекрасный мир замирал, почти замер в беспрестанных борьбах, внутренних и внешних, России. Без возобновления государства всё <бы> погибло; государство ожило, утвердилось, наполнилось крепостию необычайною: теперь все прежние начала могут, должны развиваться и разовьются собственною своею неумирающею силою. Нам стыдно бы было не перегнать Запада. Англичане, французы, немцы не имеют ничего хорошего за собою. Чем даль-

астер-класс преподавател/



ше они оглядываются, тем хуже и безнравственнее представляется им общество. Наша древность представляет нам пример и начала всего доброго в жизни частной, в судопроизводстве, в отношении людей между собою; но всё это было подавлено, уничтожено отсутствием государственного начала, раздорами внутренними, игом внешних врагов. Западным людям приходится всё прежнее отстранять, как дурное, и всё хорошее в себе создавать; нам довольно воскресить, уяснить старое, привести его в сознание и жизнь. Надежда наша велика на будущее».

Задание 5. <u>Философское эссе</u>

Напишите мини-сочинение на темы (по выбору): «Просвещение в России: подражание или свой путь»; «История России и её перспективы: П.Я. Чаадаев, А.С. Хомяков, Н.Я. Данилевский, А.И. Герцен»; «Способы социального и религиозного реформаторства в

философском сознании в России в XIX веке»; «Социальные и религиозные утопии русского духовного ренессанса».

Существует множество других способов активизации познавательной активности студентов, цель их одна — способствовать формированию навыков творческого и критического мышления. Эту задачу перед философией ставит современная педагогика.

Полагаю, что только в том случае, если преподаватели философии будут организовывать свое преподавание, руководствуясь идеей И. Канта, что «Не мыслям надобно учить, а мыслить», если они будут экспериментировать с выбором форм семинарских занятий, у студентов не возникнет вопроса «Зачем нам нужна философия?», так как для них ответ будет очевиден из практики занятий: «Философия учит мыслить».

### ТИПОЛОГИЗАЦИЯ ФИЛОСОФСКИХ ДИСКУРСОВ И ЖАНРОВЫХ ГРУПП

Типы философских дискурсов и соответствующие им аргументационные структуры

| Тип дис-<br>курса | Тип<br>речи  | Семантическая выразитель-<br>ность | Аргументационная<br>структура    |
|-------------------|--------------|------------------------------------|----------------------------------|
| Фило-             | Понятийно-   | Определяет-                        | Включает как собственно фи-      |
| софский           | образная     | ся концептуаль-                    | лософское доказательство (по-    |
| дискурс           | речь и инст- | ными и лекси-                      | стулаты в котором принимаются    |
|                   | рументаль-   | ческими мета-                      | как достоверные, логически раз-  |
|                   | ный стиль    |                                    | виваются и оцениваются пост-     |
|                   |              |                                    | фактум по эффективности функ-    |
|                   |              | образами-алле-                     | ционирования), так и аргументы   |
|                   |              | гориями.                           | типа ссылки на самоочевидность,  |
|                   |              |                                    | ссылки на авторитет или фило-    |
|                   |              |                                    | софскую репутацию, обращение     |
|                   |              |                                    | к притче, мифу и апелляцию к     |
|                   |              |                                    | философской интуиции.            |
| Научно-           | Понятийный   | Используют-                        | В философском доказательст-      |
| фило-             | вид речи и   | ся только кон-                     | ве в качестве постулатов берутся |

инструмен- цептуальные

тальный

стиль

софский

дискурс

научные категории, законы и

постулятивно-системный харак-

метафоры, про-принципы, на основании которых стые сравнения строится аналитическое и логи-

и образы-сим-ческое рассуждение, имеющее

|                                                             |                                                                                                        | волы.                                                                                                                       | тер (в отличие от философского дискурса, в котором допускается диалектическое рассуждение, имеющее ценностно-селективный характер), а также используется апелляция к здравому смыслу, ссылка на научный авторитет и философскую репутацию.                                                           |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Фило-<br>софско-<br>публици-<br>стиче-<br>ский дис-<br>курс | ный вид<br>речи и ее                                                                                   | ществляющие, отвлеченные и концептуальные метафоры, ирония и другие тропы, развер-                                          | может быть как постулятивно-<br>системным, так и ценностно-<br>селективным, но может и не при-<br>сутствовать в тексте, оставаясь за<br>рамками, интенцируя рассужде-<br>ние, дополняемое аргументами к<br>аудитории, к человеку, скромно-<br>сти, здравому смыслу, то есть<br>общественному мнению. |
| Фило-<br>софско-<br>религи-<br>озный<br>дискурс             | Образно-<br>понятийная<br>речь, имею-<br>щая инстру-<br>ментально-<br>эмоциональ-<br>ный харак-<br>тер | щими и овеще-<br>ствляющими ме-<br>тафорами, тро-<br>пами, простыми<br>и развернутыми<br>сравнениями, об-<br>разными парал- | идеи, полученные в религиозном опыте, которые разворачиваются в логическом и диалектическом рассуждении, имеющем ценностно-селективный характер, а также используются аргумент к аудитории и ссылка на религиоз-                                                                                     |
| Фило-<br>софско-<br>художе-<br>ственный<br>дискурс          | Образно-<br>экспрессив-<br>ный вид<br>речи и эмо-<br>циональный<br>стиль                               | семантический<br>строй (от ме-<br>тонимий, тро-                                                                             | Аргументационная структура базируется на философской интуиции и эмоционально-психологической убедительности, возникающей из сопереживания, вчувствования и понимания.                                                                                                                                |

венных эпитетов, инверсий), а также важен



|  | интонационно-  |  |
|--|----------------|--|
|  | синтаксический |  |
|  | строй.         |  |

В качестве основания для *типологизации жанровых групп* в философской литературе можно использовать содержательный критерий, то есть то,

о чем субъект философствования интеллектуализирует и в каких жанровых формах это реализуется.

#### Типологизация жанровых групп

|              | ı          |                                                                |  |
|--------------|------------|----------------------------------------------------------------|--|
| Нацеленность | Группа     | Жанр                                                           |  |
| субъекта     | жанров     | жипр                                                           |  |
| Национально- | Этологи-   | <ul> <li>Социально-политическая утопия (Т. Мор</li> </ul>      |  |
| обществен-   | ческая     | «Утопия»);                                                     |  |
| ные пробле-  |            | <ul> <li>Сатирическая утопия (Ф. Вольтер «Кан-</li> </ul>      |  |
| МЫ           |            | дид»);                                                         |  |
|              |            | – Утопии-проект (М.М. Щербатов «Путе-                          |  |
|              |            | шествие в землю Офирскую»);                                    |  |
|              |            | – Идиллия (ЖЖ. Руссо «Эмиль, или о Вос-                        |  |
|              |            | питании»);                                                     |  |
|              |            | <ul> <li>Сатира (Д. Фонвизин «Послание к слу-</li> </ul>       |  |
|              |            | гам»);                                                         |  |
|              |            | <ul> <li>Эсхатологическая антиутопия (В.С. Со-</li> </ul>      |  |
|              |            | ловьёв «Три разговора»);                                       |  |
|              |            | – Политико-правовой трактат (П.Н. Новго-                       |  |
|              |            | родцев «Введение в философию права»);                          |  |
|              |            | – Исторический трактат (Л.П. Карсавин                          |  |
|              |            | «Философия истории»)                                           |  |
| Личность     | Персоно-   | Жанры, воплощающие результат самореф-                          |  |
|              | логическая |                                                                |  |
|              |            | – Исповедь;                                                    |  |
|              |            | – Мемуары;                                                     |  |
|              |            | – Автобиография.                                               |  |
|              |            | Жанры, сочетающие результат саморефлек-                        |  |
|              |            | сии с оценкой других личностей, событий и обстоятельств жизни: |  |
|              |            | оостоятельств жизни.  – Воспоминания;                          |  |
|              |            | – Боспоминания,<br>– Письма.                                   |  |
|              |            | — письма.<br>Жанры, связанные с изучением, реконструк-         |  |
|              |            | цией обстоятельств жизни другой личности:                      |  |
|              |            | <ul> <li>Биографические статьи;</li> </ul>                     |  |
|              |            | – Эссе:                                                        |  |
|              |            | <ul> <li>Биографические романы и биографиче-</li> </ul>        |  |
|              |            | ские монографии                                                |  |
| Космические  | Онтологи-  | - Космогонические поэмы (Парменид «О                           |  |
| начала, выс- | ческая     | природе»);                                                     |  |
| шие силы     |            | – Притчи (прологи Петра Коместора к                            |  |
| бытия        |            | «Схоластическим историям»);                                    |  |
|              |            | <ul> <li>Религиозно-философская лирика (ода</li> </ul>         |  |
|              |            | «Бог» Г. Державина, поэма «София земная и                      |  |
|              |            | горняя» Л. Карсавина);                                         |  |
|              |            | - Эзотерические и метафизические тракта-                       |  |



#### «НЕ МЫСЛЯМ НАДОБНО УЧИТЬ, А МЫСЛИТЬ»

|                                          |         | ты (Я. Бёме «Аврора, или Утренняя заря в восхождении», Г. Лейбниц «Опыт теодицеи и благости Божией, свободе человека и начале зла»)                                                                                                                               |
|------------------------------------------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Механизм познания и дидактиче- ские цели | разова- | <ul> <li>Учебные пособия как записи лекции или трактаты («Сумма теологии»);</li> <li>Научные трактаты (Р. Декарт «Мироздание, или Трактат о свете»);</li> <li>Монографии (Е.Н. Трубецкой «Философия христианской теократии в V в.»);</li> <li>Словари;</li> </ul> |
|                                          |         | – Словари;<br>– Научно-философские статьи                                                                                                                                                                                                                         |